
Rpla Parola in cammino
Ester Abbattista

XXV domenica 
del tempo ordinario
Am 8,4-7; Sal 112 (113); 1Tm 2,1-8; Lc 16,1-13

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  C 34 2025

FEDELE NEL POCO, FEDELE NEL MOLTO

Il Vangelo di questa domenica è uno dei passi più studiati e 
più controversi, una vera e propria vexata quaestio per gli ese-
geti. Per chi volesse avere un’idea delle 
problematiche interne al testo con un 
background sulla tradizione ebraica 
può leggere un mio recente contribu-
to pubblicato su Biblica 105(2024) 4, 
574-583 (https://doi.org/10.2143/
BIB. 105.4.3294177).

Per quanto riguarda la riflessione 
di oggi, vorrei fermarmi su un’unica 
frase del testo evangelico: «Chi è fede-
le in cose di poco conto, è fedele anche 
in cose importanti; e chi è disonesto in 
cose di poco conto, è disonesto anche 
in cose importanti. Se dunque non sie-
te stati fedeli nella ricchezza disonesta, 
chi vi affiderà quella vera? E se non 
siete stati fedeli nella ricchezza altrui, 
chi vi darà la vostra?».

La prima parte del discorso espri-
me una regola fondamentale dell’er-
meneutica ebraica, definita con l’e-
spressione kal wa-homer, ripresa anche 
nel mondo giuridico di matrice latina 
con l’espressione a minori ad maius, 
dal minore al maggiore, o meglio dal 
particolare all’universale. Nel nostro 
caso la questione riguarda la fedeltà: 
se una persona è abitualmente fedele, se l’essere fedele è una 
sua caratteristica costante, un suo habitus (per usare un ter-
mine caro a san Tommaso), questa persona sarà sempre fede-
le, sia nelle piccole cose, in cose che contano poco, che nelle 
grandi cose, che contano di più.

La stessa cosa però avviene, come mette in guardia il 
Vangelo, anche al contrario, cioè anche la disonestà può 
rappresentare un’attitudine costante, in un certo senso uno 
stile di vita che caratterizza l’agire della persona sia nelle 
piccole cose che nelle grandi. Ovviamente tutto ciò non 
ha un carattere deterministico e c’è sempre la possibilità 
dell’eccezione o di un cambiamento. Ma qui l’accento è 
posto sulla «costanza», sulla «fedeltà» sia in senso positivo 
che negativo: si può essere costanti sia nell’onestà che nel-
la disonestà, ed è proprio questa costanza/fedeltà che viene 
messa in gioco. La costanza/fedeltà è un valore che, dice il 
testo, può essere diretto verso qualcosa di giusto, di onesto, 
o verso qualcosa di ingiusto, di disonesto. Il punto allora è: 

si può salvare questa costanza/fedeltà e allo stesso tempo 
cambiare la direzione verso cui è rivolta?

Secondo la frase evangelica che abbiamo preso in esame 
sì: «Se dunque non siete stati fedeli nella ricchezza disone-
sta, chi vi affiderà quella vera?», cioè quella stessa fedeltà 
verso la «ricchezza disonesta» può diventare garanzia di fe-
deltà verso la ricchezza vera. Ciò che avviene nel racconto 
evangelico nel modo di agire dell’amministratore o del fat-
tore (a seconda di come si voglia tradurre il termine greco 
oikonomos), è proprio questo cambiamento di «direzione» 
del proprio essere «fedele».

Se prima la sua «fedeltà» era rivolta verso se stesso – 
molto probabilmente arricchendosi nel caricare il debito 
che i debitori avevano verso il suo padrone con un sovrap-
più di interesse che entrava nelle sue tasche –, una volta 
scoperto il suo gioco, agisce radicalmente all’opposto, que-

sta volta dimostrando una fedele 
costanza nella diminuzione del 
debito. Diminuzione che può 
avere due risvolti positivi per «la 
ricchezza altrui», dato che ridur-
re il debito è non solo eliminare 
l’eventuale interesse che forse egli 
stesso aveva aggiunto per sé, ma 
è permettere che quello stesso 
debito, una volta ridimensionato, 
possa essere davvero restituito. E 
la restituzione del debito è una 
condizione importante per la sal-
vaguardia e il mantenimento del 
capitale (ricchezza) del padrone. 

Tale cambiamento di «verso» è 
di fatto motivo di lode del padro-
ne: «Il padrone lodò quell’ammi-
nistratore disonesto, perché aveva 
agito con scaltrezza». E la scal-
trezza – sarebbe meglio tradurre 
con «saggezza» – consiste proprio 
nell’aver cambiato il «verso» della 
sua fedeltà.

Da tutto questo possiamo 
però trarre anche un’altra rifles-

sione che è anche racchiusa nella frase finale del passo evan-
gelico: «Nessun servitore può servire due padroni, perché o 
odierà l’uno e amerà l’altro, oppure si affezionerà all’uno e 
disprezzerà l’altro. Non potete servire Dio e la ricchezza». 
La fedeltà, come abbiamo detto all’inizio, è una qualità che 
per sua natura esprime costanza, ma anche radicalità, esclu-
sività: non si possono fare gli interessi di un altro e nello stes-
so tempo arricchirsi proprio attraverso quegli stessi interessi. 
Così non si possono abbracciare due vie, due modi di vivere, 
due logiche diverse in contemporanea.

Se al centro del mio agire, del mio interesse ci sono «io» e 
il mio benessere (la mia ricchezza) non c’è possibilità che nello 
stesso centro ci sia l’«altro» e il suo benessere, e questo vale dal 
particolare all’universale, cioè da chiunque sia questo «altro», 
dall’altro inteso come un’«altra» persona, all’«Altro» in senso 
assoluto, Dio stesso.

Jan Woutersz Stap, L’ufficio dell’intendente, 1636 circa. Amsterdam, Rijksmuseum.


